Ks. Rafał Pietruczuk

9 SIERPNIA
Choroba przestrzenią zbawienia (Jk 5,14-16)

„Choruje ktoś wśród was? Niech sprowadzi kapłanów Kościoła, by się modlili nad nim i namaścili go olejem w imię Pana. A modlitwa pełna wiary będzie dla chorego ratunkiem i Pan go podźwignie, a jeśliby popełnił grzechy, będą mu odpuszczone. Wyznawajcie zatem sobie nawzajem grzechy, módlcie się jeden za drugiego, byście odzyskali zdrowie. Wielką moc posiada wytrwała modlitwa sprawiedliwego” (Jk 5,14-16).

Rozważana dzisiaj przez nas perykopa pochodzi z końcowej części Listu św. Jakuba, w której autor zamieszcza ostatnie napomnienia (5,12-20). Dotyczą one trzech zasadniczych tematów. Pierwszym jest unikanie składania przysięgi (5,12). Mając na myśli wspólnotę uczniów Jezusa, Jakub podkreśla, że jej członkowie, charakteryzujący się prawdomównością i dbający o jakość swoich wypowiedzi (por. 1,26; 3,5-12; 4,11-12), nie potrzebują na nic przysięgać: „wasze «tak», niech będzie «tak», wasze «nie», niech będzie «nie»” (w. 12). Drugi temat końcowej części listuto modlitwa (5,13-18). Apostoł wzywa, by towarzyszyła ona chrześcijanom w każdej życiowej sytuacji (nieszczęście, radość, choroba, wyznanie grzechów). Mają być oni wytrwali na modlitwie, tak jak prorok Eliasz, który „był człowiekiem podobnym do nas i modlił się usilnie, by deszcz nie padał, i nie padał deszcz na ziemię przez trzy lata i sześć miesięcy. I znów błagał, i niebiosa spuściły deszcz, a ziemia wydała plon” (ww. 17-18; por. 1 Krl 17,1; 18,1.41n). Ostatnie dwa wersety Jakubowego listu poświęcone są tematowi odpowiedzialności za nawrócenie i zbawienie bliźniego: „Bracia moi, jeśliby ktokolwiek z was zszedł z drogi prawdy, a drugi go nawrócił, niech wie, że kto nawrócił grzesznika z jego błędnej drogi, wybawi duszę jego od śmierci i przesłoni liczne grzechy” (ww. 19-20).
Rozwijając temat modlitwy, Jakub wzmiankuje modlitwę wstawienniczą nad chorymi: „Choruje ktoś wśród was? Niech sprowadzi kapłanów Kościoła, by się modlili nad nim i namaścili go olejem w imię Pana” (w. 14). W przypadku poważniejszej choroby (użyty tutaj czasownik asthenein w NT najczęściej oznacza „bycie ciężko chorym, powalonym przez chorobę”; por. J 4,46; Dz 9,37) chrześcijanin powinien poprosić o przybycie prezbiterów/starszych Kościoła. Oddany zazwyczaj w polskich tłumaczeniach za pomocą słowa „kapłani”, grecki rzeczownik presbyteroi (dosł. „starsi”) oznacza tych, którzy poprzez obrzęd „włożenia na nich rąk” (Dz 14,23; 13,3) przyjmowali funkcję przełożonych w lokalnym Kościele. Rola prezbiterów nie ograniczała się jednak wyłącznie do prostego zarządzania. Do podstawowych ich obowiązków należało głoszenie słowa Bożego, przewodniczenie wspólnotowej modlitwie oraz udzielanie sakramentów (por. 1 P 4,10n).
Jakub stwierdza, że wezwani do chorego prezbiterzy mają nad nim modlić się wstawienniczo. Ten rodzaj modlitwy był znany już w czasach ST: Abraham wstawiał się u Boga za mieszkańców Sodomy i Gomory (por. Rdz 18,22-32), Mojżesz prosił, by Bóg przebaczył Izraelitom ich winy i zlitował się nad nimi (por. Lb 14,13-19), król Dawid modlił się o cofnięcie Bożej kary wobec ludu (por. 1 Krn 21,17-18), Salomon w nowo wybudowanej świątyni modlił się o łaski dla ludu Bożego (por. 1 Krl 8,22-53). O skuteczności modlitwy wstawienniczej przekonany był Psalmista: „Pan jest blisko tych wszystkich, co wzywają Go, wszystkich wzywających Go szczerze. Spełnia wolę tych, którzy się Go boją, usłyszy ich wołanie i przyjdzie im z pomocą” (Ps 145,18-19). To samo przekonanie wyraził autor Księgi Przysłów: „Od występnych Pan jest daleko, modlitwy prawych On słucha” (Prz 15,29). Zaś w Ewangelii Jana czytamy: „Wiemy, że Bóg nie wysłuchuje grzeszników, ale wysłuchuje każdego, kto jest czcicielem Boga i pełni Jego wolę” (J 9,31).
Jakub pisze, że modlitwie wstawienniczej prezbiterów za chorego ma towarzyszyć namaszczenie „w imię Pana”. Starożytny świat wiedział, iż oliwa ma prozdrowotne właściwości. Świadczy o tym Pismo Święte, gdzie znajdujemy wiele przykładów namaszczenia oliwą. Do najbardziej znanych fragmentów należy wypowiedź, którą znajdujemy u proroka Izajasza: „Duch Pana Boga nade mną, bo Pan mnie namaścił. Posłał mnie, abym głosił dobrą nowinę ubogim, bym opatrywał rany serc złamanych, żebym zapowiadał wyzwolenie jeńcom i więźniom swobodę; abym obwieszczał rok łaski Pańskiej i dzień pomsty naszego Boga; abym pocieszał wszystkich zasmuconych, bym rozweselił płaczących na Syjonie,abym im wieniec dał zamiast popiołu, olejek radości zamiast szaty smutku” (Iz 61,1-3). Słowa te odniósł do siebie Jezus, nauczającw synagodze w Nazarecie na początku swej mesjańskiej działalności (por. Łk 4,17-21). Namaszczenie oliwą, któremu towarzyszyła modlitwa, nawiązywało również do praktyki poświęcania przedmiotów przeznaczonych do kultu Bożego (por. Rdz 28,18). Takiego sakralnego namaszczenia kazał także udzielać Jezus, na co wskazuje opis działalności posłanych przez Niego apostołów: „Oni więc wyszli i wzywali do nawracaniasię. Wyrzucali też wiele złych duchów, a wielu chorych namaszczali olejem i uzdrawiali” (Mk 6,12-13).
„A modlitwa pełna wiary będzie dla chorego ratunkiem [dosł. „zbawi go”] i Pan go podźwignie [dosł. „podniesie”]” (w. 15a). Pojawiający się tutaj grecki czasownik sodzo, mający szeroki wachlarz znaczeń („zbawić, zachować, uchronić”), występuje także w innych miejscach listu (1,21; 2,14; 4,12; 5,20). W każdym z nich chodzi o zbawienie. Ponadto czasownik egeiro, przetłumaczony w BT jako „podźwignięcie”, pojawia się w opisach zmartwychwstania Pańskiego (np. Mt 28,6). Podstawowym zatem celem modlitwy nad chorym jest wprowadzenie go w rzeczywistość zbawienia. W ten sposób choroba nabiera nowego znaczenia, staje się przestrzenią pojednania z Bogiem. Dlatego kontynuując, Jakub dopowiada „jeśliby popełnił grzechy będą mu odpuszczone” (w. 15b).
Rozważany przez nas fragment jest fundamentalnym tekstem, na którym opiera się katolicka praktykaudzielania sakramentu namszczenia chorych. Jak widzimy, w żadnym wypadku nie należy go postrzegać jako ostatniej deski ratunku, której ma się chwytać umierająca osoba. Poprzez modlitwę wstawienniczą i obrzęd namaszczeniasprawowane przez prezbitera, chory zostaje wprowadzony w przestrzeńzbawczego działania Boga, szafowaną przez wspólnotę Kościoła „w imię Pana”.








we wspólnocie wiary: „I tak ustanowił Bóg w Kościele naprzód apostołów, po wtóre proroków, po trzecie nauczycieli, a następnie tych, co mają moc czynienia cudów, potem tych, którzy uzdrawiają, którzy wspierają pomocą, którzy rządzą, którzy przemawiają rozmaitymi językami” (12,28). Apostoł przedstawia organiczną strukturę rodzącego się Kościoła. U jej źródeł stoi sam Bóg, który swą wolną wolą ustanowił swoistą różnorodność zadań i funkcji. Pojawienie się triady: Po pierwsze…, po drugie…, po trzecie…może sugerować, że wg Pawła wymienione w niej charyzmaty zajmują szczególne miejsce. Pierwsi zostają wymienieni apostołowie. Nie chodzi tu jednak wyłącznie o grono Dwunastu (z Maciejem zamiast Judasza), a raczej o dar apostolstwa rozumiany jako wybranie i ustanowienie przez samego Chrystusa (Paweł sam o sobie mówił w kategoriach apostolstwa; por. 1,1) oraz charyzmatyczny dar działalności apostolskiej, użyczany przez Ducha Świętego na pewien czas różnym osobom wierzącym. W katalogu charyzmatów umieszczonym w Liście do Rzymian, paralelnym do obecnego, proroctwo i nauczanie są umieszczone obok zachęty (Rz 12,6-7). Prorocy i nauczyciele, podobnie jak apostołowie służą słowem, udzielając zachęt i pouczeń (por. 14,3.6.26).W dalszej części w. 28 wymienione zostają charyzmaty czynienia cudów, uzdrawiania, wspierania pomocą (uzdolnienie do pełnienia dzieł charytatywnych; por. Rz 12,6-8), rządzenia (uzdolnienie do administrowania i kierowania Kościołem) oraz przemawiania językami (uzdolnienie do wychwalania Boga niezrozumiałymi słowami, które może wyjaśnić ktoś, kto ma dar ich tłumaczenia). Należy pamiętać, że jest jeszcze za wcześnie, by Pawłowi mogło chodzić o ukazanie ustalonej hierarchii kościelnej. Wymienia on tylko niektóre z funkcji i charyzmatów, począwszy od najważniejszych, apostolstwa, proroctwa i nauczania, by ukazać główną myśl. Mianowicie, żaden z wymienionych darów Ducha nie zakłada wywyższenia otrzymującej go osoby ponad inne. Podkreśla to seria następujących pytań (ww. 29-30). Wracając do metafory ciała, każde z jego członków, jest równie ważne, by organizm mógł właściwie funkcjonować. Decyzja o udzieleniu danego daru jest suwerennym dziełem Boga. Do chrześcijan zaś należy bycie gotowym na otrzymanie charyzmatu i służenie nim Kościołowi.
Mimo że, od czasów św. Pawła minęło 2000 lat, a w Kościele na ich przestrzeni dzięki Bożej inspiracji ukształtował się pewien porządek hierarchiczny (biskupi, prezbiterzy, diakoni, osoby konsekrowane, wierni świeccy), w dalszym ciągu żywe jest działanie Ducha Świętego, który wlewa w poszczególnych chrześcijan, czy to spełniających urzędowe funkcje czy należących do laikatu, konkretne dary mające służyć wspólnocie. Warto w tym kontekście zapytać się o nasze miejsce w mistycznym Ciele Chrystusa, do czego Pan nas powołuje i jakimi darami Ducha możemy służyć innym oraz gdzie szukamy panaceum na podziały nas otaczające lub w których uczestniczymy.
